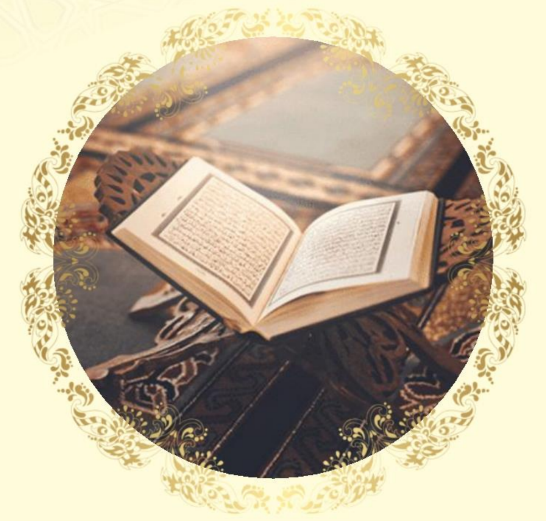
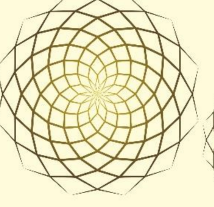
# المراحل الثمان لطالب فصر القرآن



# الدرس السايع

السر الخامس والسادس - السياقـّ وموضوع السورة

م.علاء حامد





# الفهرس

| ۲  | مقدمه (االسر الاول والثاني والثالث والرابع) |
|----|---------------------------------------------|
| ٤  | السر الخامس: فهم السياق                     |
| o  | أمثله على السياقأ                           |
| ١٧ | السر السادس: فهم موضوع السوره               |
| ١٨ | التفسير الموضوعي للسوره                     |
| ۲۱ | القول الاول: قول الامام الشوكاني            |
| ۲۳ | القول الثاني: الإمام البقاعي                |
| ۲٤ | القول الثالث: الوسط                         |
| ۲٦ | أمثله على التفسير الموضوعي                  |
|    | كيف نع ف مقصه د السه ره؟                    |

الحمد لله وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له وأشهد أن محمداً عبده ورسوله صلى الله عليه وسلم أما بعد:

#### مقدمه (االسر الاول والثاني والثالث والرابع)

ما زلنا بندرس كتاب المراحل الثمان لطالب فهم القرآن وقلنا إن احنا في سلسلة المراحل الثمان بنتناول كتاب اسمه هو الكتاب اسمه كده (المراحل الثمان لطالب فهم القرآن) للدكتور عصام العويد واللي تناول ثمان مراحل لو الإنسان تتبعهم في تعامله مع القرآن لا شك دا يكون له أكبر الأثر في فهم كتاب الله تعالى وبالتالي في التلذذ بالتدبر وبالتالي في زيادة العمل. اتكلمنا بقى عن المراحل السابقة

المرحلة الاولى: فهم كلام السلف

المرحلة الثانية: كانت فهم المعنى اللغوي للآية

المرحلة الثالثه: كانت فهم لحروف المعاني

المرحلة الرابعه: كانت فهم دلالة الجملة بقى نفسها، الحروف تربط جمل فانت لو فهمت كلام السلف في الآية إجمالا وبعد كده فهمت الكلام نفسه معناه ايه وبعد كدا حروف المعاني دي معناها ايه وبعد كده فهمت الجمل دلالتها ايه فكل ما بتزداد علم بتزداد فهم للقرآن.

النهاردة هيكلمنا على المرحلة الخامسة ولو في وقت ممكن ناخد كهان المرحلة السادسة المرحلة الخامسة مرحلة راقية جداً وهي مرحلة فهم السياق بمعنى احنا قلنا الجملة معناها ايه، اتكلمنا عن مرحلة فهم المعنى اللغنى اللغوي للكلمة نفسها. بعد كدا قلنا كلام السلف وبعد كده قلنا الحروف اللي بتربط الجمل ببعضيها «في» «أن» «بها» «قد» «حيثها» الحاجات دي تفيد ايه؟

كده قلنا الجملة الاسمية ، الفعلية ، تقديم ، تأخير ، جملة تفيد التهديد ، الارشاد ، التهكم ؛ الحاجات دي دلالات الجملة يأثر معايا ..

ايه بقى اللي احنا بنتكلم فيه خلاص احنا اتكلمنا على الكلمة و اتكلمنا على حروف الربط و اتكلمنا على الجمل بس احنا جايين نكبر شوية خدنا الكلمة نفسها معناها ايه في اللغة وكيف السلف فهموها بعد كده أخدنا الجملة معناها ايه ودلالتها ايه والجمل مربوطة ببعض بحروف "حروف معاني" خدنا حروف المعاني دي معناها ايه (للي محضر ش ممكن يراجع الدروس في السلسلة في القوايم اسمها سلسلة أسرار فهم القرآن أو اسمها المراحل الثان لطالب فهم القرآن) يبقى احنا كده مسكنا الجملة كاملة بكلامها ، بالحروف اللي فيها "حروف المعاني"

طب الجملة دي في جملة زيها قبلها ، في جملة زيها بعدها ، هل وجود الجملة في السياق دا هيضيف ليا معنى الجملة دي في جملة زيها قبلها ، في جملة زيها بعدها ، هل وجود الجملة في السياق دا هيضيف ليا معنى ولا مش هيأثر في المعنى؟ احنا زي ما قلنا (كلمة) (حرف) (جملة) . خلاص وصلنا للجملة ، طب الجملة دى في قبلها جملة ايضا ، في بعدها جملة .. أو الآية دي في قبلها آية ، وفي بعدها آية ، هل وجود الجملة دي في المكان دا قبل الآية دي وبعد الآية دي هيفرق معايا في الفهم؟ هيأثر معايا في اختلاف السلف في فهم الآية هيؤدي إلى أن أنا ممكن أرجح قول على قول؟ نعم وجود السورة وجود الآيه أصلاً في السورة دي ممكن يخليني أفهم هي مراد منها ايه لان أكيد الكلام مترابط كتابٌ أحكمت أياته . ﴿ أَفَلا يَتَدَبَّرُونَ القُرآنَ وَلَو كانَ مِن عِندِ غَيرِ اللهِ لَوَجَدوا فيهِ اختِلافًا كثيرًا ﴾

#### السر الخامس:فهم السياق.

فالآية طالما هي في السياق يبقى لازم تكون متسقة مع السياق متكونش شاذة في معناها عن سياقها ، ولو جت في سورة ،السورة دي لها محور معين . فالمفترض إن الآيات تخدم هذا المحور ، يبقى وجود الآيات في مواضع محددة ممكن لو أنا عايز أزداد فهم ،أبص قبلها ايه ... وبعدها ايه ... عشان كده هو ايه السياق ؟ قلنا السياق قبل كده بيتلخص في كلمتين (السياق) هو السباق واللحاق .

يعني ايه السباق واللحاق؟ يعني الآية دي سبقت ب ايه ، ثم الحق بيها ايه .. ايه الآية اللي قبلها وايه الآية اللي بعدها .السياق هو السباق واللحاق .

طبعاً هنا بيقول إن فهم السياق ودلالة السياق ليه أثر كبير في فهم المعنى عشان كده السلف كانوا بيهتموا جداً بالموضوع ده ونقلنا النقل الراقي ده عن (مسلم ابن يسار) او في أول صفحة (١٠١) قال إذا حدثت عن الله يعني اذا قرأت إية " اذا حدثت عن الله فقف حتى تنظر ما قبله وما بعده ". شوف بقى إذن السلف كان من طريقتهم الاهتمام بالسياق يقول لك قبل ما تتكلم في الآية استنى شوية بص الكلام قبلها بيتكلم عن ايه وبعدها بيتكلم عن ايه .. انت ممكن تيجي تتكلم تقول لا استنى المعنى ده مش مناسب، المعنى ده مش ماشي مع السياق، لا لا يبقى المعنى التاني هو الأرجح .. لذلك بيقول كل السلف كانوا بيهتموا بكده وده تجده في الاستدلال بالسياق في فهم المعنى ده كتير جداً في بيقول كل السلف كانوا بيهتموا بكده وده تجده في الاستدلال بالسياق في فهم المعنى ده كتير جداً في كتب السلف ابن جرير ، ابن كثير ، ابن تيمية ، ابن القيم ، داياً بيكثر في استدلالتهم مثلاً بيجي يختار أقوال ممكن يقول لك وهذا القول هو الراجح لانه الأليق بالسياق . تبقى انت مش مستوعب يعني هو ده رجح بكده ؟ آه ، فاكرين لما قلنا من المرجحات موافقة السياق .

الآية تبقى ماشية متسقة مع المعنى اللي هي بتدور حوليها. فكتير جداً في السلف كانوا في تفسيرهم بيستدلوا و بيختاروا الأقوال أحياناً ويرجحوا بالاستدلال بالسياق فقط، وده تجده كتير في كلام لجرير رحمه الله تعالى، وابن كثير، ابن تيميه، وابن عطيه، والقرطبي وغيره.

#### فبيقول دلالة السياق لها فوائد:

يقول ابن القيم وهذا نقله من كتاب (بدائع الفوائد) قال "فائده إرشادات السياق" السياق يرشد إلى تبين المجمل وتعيين المحتمل والقطع بعدم احتمال غير المراد وتخصيص العام وتقييد المطلق وتنوع الدلالة وهذا من اعظم القرائن الداله على مراد المتكلم".

ابن القيم بيقول إن أنت لما تفهم السياق أحيانا السياق بيكون لو خدت الجملة دي لوحدها تفهم ان لها معنى عام تبقى مش عارف ايه المراد بالكلمة دي! لكن لما تيجي تبص للسياق تعرف لا ملهاش غير معنى واحد ، ومينفعش غير المعنى دا ، بل إن أنت ممكن تفهم فهم خطأ خالص لو طلعتها من سياقها عشان كده ابن القيم يقول "فمن أهمله \_ يعني أهمل السياق \_غالط في نظره وغالط في مناظرته". غالط في نظره يعني ينظر يفهم فهم غلط ولما ييجى كهان يناظر يغلط في الاستدلال للآية دي مش بتتكلم في الموضوع اللي انت بتتكلم فيه اصلاً ، وجاب مثال بسيط على كده

## أمثله على السياق

قوله تعالى : ﴿ذُق إِنَّكَ أَنتَ العَزيزُ الكَريمُ ﴾ [الدخان: ٤٩] لو أننا نزعنا الآية دى من سياقها فقلنا الله تعالى يقول ﴿إِنَّكَ أَنتَ العَزيزُ الكَريمُ ﴾ هذا يدل عليه الثناء والمديح! لكن تعال أحطها في سياقها تدل على التهكم والاستهزاء

زى ما ربنا قال : ﴿ يَومَ لا يُغني مَولًى عَن مَولًى شَيئًا وَلا هُم يُنصَرونَ إِلّا مَن رَحِمَ اللهُ وَالْعَوْ وَلَا هُم يُنصَرونَ إِلّا مَن رَحِمَ اللهُ وَالْعَوْ الْعَزيزُ الرَّحيمُ إِنَّ شَجَرَتَ الزَّقُومِ طَعامُ الأَثيمِ كَاللهل يَغلي فِي البُطونِ كَغَلِي الحَميمِ هُوَ الْعَزيزُ الرَّحيمُ إِلَى سَواءِ الجَحيمِ ثُمَّ صُبّوا فَوقَ رَأْسِهِ مِن عَذابِ الحَميمِ ذُق إِنَّكَ أَنتَ الْعَزيزُ الْكَريمُ ﴾ [الدخان: ٤١-٤٩] كنوع من الاستهزاء. ذق ايها الذي كنت تظن نفسك عزيزا في الدنيا وتظن نفسك لك كرامة عند الله وكنت تقول أنا أكثر مالا وأعز نفرا وتظن أنك لن تبعث وإذا بعثت سيكون لك خير من ذلك أموالا وأكثر نفرا ذق إنك أنت العزيز الكريم .

لو شلنا الآيه دى من سياقها وقلنا لواحد مثلا الآية دى تدل على ايه او الكلمة دي بتدل على ايه يقول لك تدل على المديح إنك أنت العزيز الكريم ، لكن تحطها في سياقها يقول لك لا أنا فهمت فهم تاني خالص لا دي تدل على التهكم والاستهزاء وبيان مدى ذلته وحقارته ، شوف تدل على عكس المقصود. فبيقول إن هي بتديك دلالة إن ممكن يبقى الكلام مثلا مجمل ، كنت أنت مش فاهم مش واضح بالنسبة لك الكلام فيجي السياق يبين لك ايه المقصود بالكلام دا أو يكون الكلام عام فيأتي السياق يخصص لك العام دا ، لا هو العام ده مقصود به حاجة معينة تمام؟ مقصود به شخص معين. فهمت منين ؟ لما ركبت الكلام مع بعضه ،

عشان كده هنا مثلاً بيعطي لنا أمثلة المثال الأول قوله تعالى في سورة الحديد : ﴿ وَهُوَ مَعَكُم اَينَ مَا كُنتُم ﴾ احنا لو جبنا الآيه دى طلعناها من سياقها خالص وقلت يقول الله تعالى ﴿ وَهُو مَعَكُم اَينَ مَا كُنتُم ﴾ هنا المعية معنى عام او معنى ممكن مطلق يشمل اي معية ، فالمعية لان المعية تحتمل احتمالات ممكن انت معايا بنفسك بذاتك ، قول مثلاً محمد معايا ..معايا دي يعني ممكن قصدي معايا بجسمه واقف جنبي يعني أو معايا يعني هو بيتابعني يعني بس هو مش معايا بنفسه

أو معايا يعني مراقبني أو مثلا أقول (سرت والقمر معي) هنا معناها ايه ؟ معناها ان مفارقنيش ابداً بس هو مش بجسمه معايا .

يبقى أنا عندي احتمالات المعية دي تحتمل احتمالات:-

- معية بالذات
- معية بالرعاية والعناية والمراقبة والشهود والاطلاع والكلام دا

فلو أنا طلعت الآيه دي من سياقها ممكن أفهم أي حاجة ، ممكن أفهم ده الكلام يشمل كل أنواع المعيه. تقول في التفسير مثلاً إن هذه الآية تدل على أن الله مع خلقه يخالطهم وأنه قريبٌ منهم بذاته وأنه قريبٌ منهم ايضاً بعلمه وإرادته وقول بقا كله وهو معكم مطلقة ، لكن حطها في السياق مبتطلعش غير بمعنى واحد بس إن المعية هنا ليس المقصود بها معية الذات أبدا وإنها المقصود هنا معية العلم. السياق كان في سورة الحديد: ﴿ هُوَ الَّذِي خَلَقَ السَّماواتِ وَالأَرضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ ثُمَّ استَوى عَلَى العَرشِ يَعلَمُ ما يَلِجُ فِي الأَرضِ وَما يَخرُجُ مِنها وَما يَنزِلُ مِنَ السَّماءِ وَما يَعرُجُ فيها وَهُوَ مَعَكُم أَينَ مَا كُنتُم وَاللَّهُ بِمَا تَعمَلُونَ بَصِيرٌ ﴾ [الحديد: ٤] في آية تانية ذكر فيها المعية في سورة المجادلة ﴿ مَا يَكُونُ مِن نَجوى ثَلاثَةٍ إِلَّا هُوَ رَابِعُهُم وَلا خَمْسَةٍ إِلَّا هُوَ سَادِسُهُم وَلا أَدنى مِن ذلِكَ وَلا أَكثَرَ إِلَّا هُوَ مَعَهُم أَينَ ما كانوا ﴿ دى لو طلعناها هنقول ان ربنا مع الناس كلها بذاته وهو موجود في كل مكان والكلام دا لكن لو رجعت للسياق: ﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَّ اللهُ يَعلَمُ ما فِي السَّماواتِ وَما فِي الأَرضِ ما يَكُونُ مِن نَجوى ثَلاثَةٍ إِلّا هُوَ رابِعُهُم وَلا خَسَةٍ إِلّا هُوَ سادِسُهُم وَلا أَدنى مِن ذلِكَ وَلا أَكثَرَ إِلّا هُوَ مَعَهُم أَينَ مَا كانوا ثُمَّ يُنبَّئُهُم بِما عَمِلوا يَومَ القِيامَةِ إِنَّ اللهَّ بِكُلِّ شَيءٍ عَليمٌ ﴾ [المجادلة: ٧] مَعَهُم أَينَ ما كانوا ثُمَّ يُنبَّئُهُم بِما عَمِلوا يَومَ القِيامَةِ إِنَّ اللهَ بِكُلِّ شَيءٍ عَليمٌ ﴾ [المجادلة: ٧] اذاً الكلام هنا بيتكلم على العلم والشهادة والإطلاع عشان كده كان السلف بيقولوا ان الآية دي بتتكلم على العلم واختم بالعلم ألا تفهمون ".

" إن الله افتتح الآية بالعلم واختم بالعلم ألا تفهمون ".

وقال أبو طالب سألت أحمد بن حنبل عن رجل، قال إن الله معنا يعني بذاته وتلا قوله تعالى ﴿ مَا يَكُونُ مِن نَجِوى ثَلاثَةٍ إِلَّا هُوَ رَابِعُهُم ﴾ فقال يأخذون بآخر الآية ويدعون أولها هلا قرأت عليه : ﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَّ الله يَعلَمُ ما فِي السَّماواتِ وَما فِي الأَرضِ ﴾ فعلمه معهم يعني هو مش معهم بالذات، شوف الإمام أحمد استدل على بطلان الاعتقاد دا بان اللي قرأ الآية فاهم غلط لأنه اقتصر على الجملة من غير ما يحطها في سياقها يعني لو إنت مسكتها من الأول مكنتش فهمت الفهم السقيم دا. بعد كده بيقول لنا مثال تاني قول الله تعالى ﴿ مَا كَذَبَ الفُؤادُ مَا رَأَى ﴾ [النجم: ١١]هنا (رأى ) رأى ايه ؟ سابك كده محددش رأي ايه عشان كده بيقولك إن ده كلام مجمل لم يبين .. رأى ايه ؟ هما كَذَبَ الفُؤادُ ما رَأى ﴾ طبعاً الكلام هنا معروف من سورة النجم بتتكلم عن رحلة المعراج .. طيب رأى ايه؟ هل المقصود هنا رأى الله ؟ تحتمل ويمكن واحد يجي يقول لك إن النبي على رأى ربه في ليلة رحلة المعراج بدليل ﴿ما كَذَبَ الفُؤادُ ما رَأى ﴿! هل دي تصلح استدلال على قول من يقول أن علي رأى ربه ولا متصلحش ؟ نقول (لا) هذه الآية لا تدل على أن النبي المؤواد ما رَأى به وهي ما بتتكلمش عن رؤية الرب أصلا .. تقول لي طب جبت منين ما الآيه تقول هما كَذَبَ الفُؤادُ ما رَأى عَلَى ما يَرى وَلَقَد رَآهُ نَزِلَةً لك لا من السياق كمل الاية : - هما كَذَبَ الفُؤادُ ما رَأى أَفْتُهارونَهُ عَلى ما يَرى وَلَقَد رَآهُ نَزِلَةً أخرى عِندَ سِدرَةِ المُنتَهى به مين اللي النبي في رآه عند سدرة المنتهى ؟ جبريل رآه على هيئته يعني ، ولقد رآه نزلة اخرى لان هو رآه على هيئته مرة في الارض شافه مرة في على هيئته لما كان تأخر عليه الوحي نزل عليه جبريل على هيئته ،خرج جبريل له ستمائة جناح ، تاني مرة يشوفه على هيئته الحقيقية التي خلقها الله عليها كان عند سدرة المنتهى . كمل الاية تعرف ان هو مقصود هما كَذَبَ الفُؤادُ ما رَأى به يعنى جبريل المسلمة ولي علاه ...

بيقول لنا بعد كده السياق برضو حتى بيفهمك الكلام ده ايه اللي جابه هنا ؟ لان احياناً ده بيعصل كتيريا اخواني بيعصل ان بتيجي آيات تقول هي ايه جابها هنا ، ايه اللي دخلنا في الموضوع دا.. احنا كنا ماشيين في حاجة ، اي اللي جاب الموضوع ده مرة واحدة فلو فهمت الكلام كان ماشي عن ايه تفهم. يعني مثلا هو بيدينا مثال هنا بس عايزين مثال ثاني قوله تعالى : - ﴿ قُتِلَ الإِنسانُ ما أَكفَرَهُ مِن أَطفَة مِن نُطفَة خَلقَهُ فَقَدَّرَهُ ثُمَّ السَّبيلَ يَسَّرَهُ ثُمَّ أَماتَهُ فَأَقبَرَهُ ثُمَّ إِذا شاءَ أَنشَرَهُ كَلَّ أَي شَيءٍ خَلقَهُ مِن نُطفَة خَلقَهُ فَقَدَّرَهُ ثُمَّ السَّبيلَ يَسَّرَهُ ثُمَّ أَماتَهُ فَأَقبَرَهُ ثُمَّ إِذا شاءَ أَنشَرَهُ كَلَّ للا يقضِ ما أَمَرَهُ ﴿ [عبس: ١٧ - ٢٣] بعدها ﴿ فَليَنظُرِ الإِنسانُ إلى طَعامِهِ أَنّا صَبَبنَا الماءَ صَبًا ﴾ لمَّ يَقضِ ما أَمَرَهُ ﴾ [عبس: ١٧ - ٢٣] بعدها ﴿ فَليَنظُرِ الإِنسانُ إلى طَعامِهِ أَنّا صَبَبنَا الماءَ صَبًا ﴾

أي حد زمان كنا نحفظ الآيات دي نحفظ دي الأول ودي لوحدها يقولك دي موضوع ودي موضوع حتى يسهلك الحفظ كان برضو الشيخ على قده كده يقول لك افصل دي اعتبر دي حاجة ودي حاجة احفظ دي لوحدها ودي لوحدها وبعد كده اربطها أنت في دماغك وكأن مفيش رابط يعني بين الكلام وهي موضوع واحد ..

فربنا بيقول إنسان كافر كفر بالبعث ثم إذا شاء أنشره يعني بعثه هذا الكافر كيف تكفر بالبعث؟ انظر الى الطعام! انظر الى طعامك! (الطعام دليل على البعث) لأن الطعام نتج عن إحياء الأرض بعد موتها .. ﴿أَنَّا صَبَبَنَا المَاءَ صَبًّا ثُمَّ شَقَقنَا الأَرضَ شَقًا فَأَنبَتنا فيها حَبًّا ﴾ [عبس: ٢٥-٢٧] هذا الإنبات نوع من الإحياء وما الفرق بين إحياء النبات وإحياء الأجساد ؟ كله واحد .. فالكلام هنا مطلعناش بره الموضوع هو السياق ماشي ذكر الطعام هنا وذكر الأجساد هنا بيستدل بيه على البعث ،

تجد مثلاً في سياقات بعض الآيات ان ربنا الله انتقل مرة واحدة لذكر النعم مثلا كها قرأنا قبل كده في سورة النحل قوله تعالى: - ﴿ وَأَلقى فِي الأَرضِ رَواسِيَ أَن تَميدَ بِكُم وَأَنهارًا وَسُبُلًا لَعَلَّكُم عَتَدُونَ وَعَلاماتٍ وَبِالنَّجمِ هُم يَهتَدُونَ ﴾ [النحل: ١٥-١٦] طبعا أنت مش فاهم ايه اللي جاب الجبال والشجر والشمس احنا ماشيين فين؟ هو كل الكلام استدلال على التوحيد ، ان ربنا بيستدل على التوحيد ، ان ربنا بيستدل على التوحيد بذكر النعم ، عشان كده بعد ما يذكر كل دا يقول سبحانه وتعالى :-

﴿ أَفَمَن يَخُلُقُ كَمَن لا يَحُلُقُ أَفَلا تَذَكَّرونَ وَإِن تَعُدّوا نِعمَةَ اللهِ لا تُحصوها إِنَّ اللهَّ لَعَفورٌ رَحيمٌ وَاللهُ يَعلَمُ ما تُسِرّونَ وَما تُعلِنونَ وَالَّذينَ يَدعونَ مِن دونِ اللهِ لا يَخلُقونَ شَيئًا وَهُم

يُخلَقونَ أَمواتٌ غَيرُ أَحياءٍ وَما يَشعُرونَ أَيّانَ يُبعَثونَ إِلْهُكُم إِللهٌ واحِدٌ فَالَّذينَ لا يُؤمِنونَ يُخلَقونَ أَمواتٌ غَيرُ أَحياءٍ وَما يَشعُرونَ ﴿ [النحل: ١٧-٢٢] كل الكلام اللي فات دا من أول بِالآخِرَةِ قُلوبُهُم مُنكِرَةٌ وَهُم مُستكبرونَ ﴿ [النحل: ١٧-٢٢] كل الكلام اللي فات دا من أول السوره لغايه الجزء دا استدلالات على استحقاق الله للوحدانية ، الكلام على تدبير الامر وانزال الماء من السهاء وإنبات الارض وتسخير الشمس والقمر والقاء الرواسي والجبال والارض والأنهار .. ده الكلام احنا ماشيين صح

مثلاً قوله تعالى هنا بيديك مثال على حاجة شبه كده سورة النازعات معروف بتتكلم عن البعث و يوم القيامة والكلام ده من اول: - ﴿وَالنّازِعاتِ غَرقًا وَالنّاشِطاتِ نَشطًا وَالسّابِحاتِ سَبحًا فَالسّابِقاتِ سَبقًا فَالمُدَبِّراتِ أَمرًا يَومَ تَرجُفُ الرّاجِفَةُ ﴾ [النازعات: ١-٦] ﴿فَإِذَا جَاءَتِ الطّامَّةُ الكُبرى يَومَ يَتَذَكَّرُ الإِنسانُ ما سَعى ﴾ [النازعات: ٣٤-٣٥]

والنازعات غرقا والنشاطات نشطا بتتكلم بقى عن النزع والكلام دا وبعد كده الراجفة والحافرة والكلام دا بعد كده اذا جاءت الطامة الكبرى يوم يتذكر الإنسان.. بس في النص قصة سيدنا موسى فل أتاك حديث موسى .. ﴿ هَل أَتَاكَ حَديثُ موسى ﴾ تقول ايه اللي جاب قصة سيدنا موسى في نص الكلام ، في الأول بعث وفي الآخر بعث ! ﴿ إِذْ ناداهُ رَبُّهُ بِالوادِ المُقَدَّسِ طُوًى اذهَب إلى فرعونَ إِنَّهُ طَغى فَقُل هَل لَكَ إِلى أَن تَزَكّى وَأَهدِيكَ إِلى رَبِّكَ فَتَخشى فَأَراهُ الآيةَ الكُبرى فكَذَبُ وعَصى ثُمَّ أَدبَر يَسعى فَحَشَر فنادى فَقالَ أَنا رَبُّكُمُ الأَعلى فَأَخَذَهُ اللهُ نكالَ الآخِرةِ وَالأولى إِنَّ في ذلِكَ لَعِبرَةً لَمِن يَخشى ﴾. [النازعات: ١٦-٢٦]

وبعد كده يرجع الكلام على البعث ﴿أَنْتُم أَشَدُّ خَلقًا أَمِ السَّماءُ بَناها رَفَعَ سَمكَها فَسَوّاها ﴾ [النازعات: ٢٧-٢٨] وكأن ذكر قصة موسى الطّيك عنا هو نوعٌ من التهديد لأهل مكة.. يعني أنا بقول لكم الأول أدي البعث أهو وبعض الأدلة وفي الآخر برجع تاني أكلمك على البعث وبعض الأدلة وفي النص بهددك إذا كذبت فإنه قد كذب من قبلك وحصل معهم كذا وكذا وكذا عشان كده ربنا في السورة دي الوحيدة اللي ذكر فيها مع قصة فرعون ﴿ نَكَالَ ﴾ ﴿فَأَخَذَهُ اللهُ نَكَالَ الآخِرَةِ وَالأولى إِنَّ فِي ذلِكَ لَعِبرَةً لَمِن النازعات: ٢٥-٢٦]

والنكال هو العبرة التي يقصد بها (آخر) مقالش ربنا عاقبة الله إنها قالنا ﴿ نَكَالَ ﴾ دايماً النكال بيذكر في العقوبة التي يراد بها العبرة للغير ، يقول لك خليته نكال يعني ايه ؟ العبرة لغيره .. وكأن المقصود هنا وجود القصة دي في الصورة دي انها المراد منه في الحقيقة إن تصل رسالة الى أهل مكة أنكم إذا كذبتم فإن السنة ستتكرر ولكم فيمن سبقكم عبرة يعني إن كذلك ربنا بينوع الأدلة كذلك " نصرف الآيات" يعني تنوع ربنا بيستدل مرة بالعقل ومرة بالقسم ومرة بالقصص ومرة بالتهديد مرة بالترغيب ومرة بالترهيب تنويع كل الوسائل دي تنوعها بيشمل جميع الناس، في واحد ييجي في الترهيب، واحد يجي بالترغيب ، واحد عايز استدلال عقلي ، واحد عايز تحكي له قصة، ربنا يذكر كل أنواع الاستدلالات في سورة واحدة ، يجبلك استدلال عقلي : ﴿ أَأَنتُم أَشَدُّ خَلقًا أَمِ السَّماءُ بَناها ﴾ بعد كده ترهيب: ﴿ يَومَ يَتَذَكَّرُ الإِنسانُ ما سَعى ﴾ بعد كدا في قصة : ﴿ هَلِ أَتَاكَ حَدِيثُ موسى ﴾

اذاً سورة النزاعات تدرس إزاي ربنا نوع وسائل الإقناع في الدار الآخرة ، استدلال عقلي ، قصة ، مترغيب ، ترهيب، وهكذا فوجود القصة هنا مش خروج عن السياق بل هو موافق جداً للسياق.

هنا بيضرب مثال كمان بيقول لنا مثلاً خلينا في المثال الخامس مثال لطيف قوله تعالى :- ﴿فَلا الْحَسِمُ بِالْخُنَسِ الْجَوارِ الْكُنَسِ ﴾ [التكوير: ١٥-١٦] هنا اختلف السلف ما المقصود بالخنس الجوار الكنس؟ فيها قولين مشهورين:\_

- ١) القول الاول انها " النجوم "
- ٢) القول الثاني انها "الجاموس" او "البقر الوحش".

هم جابوها منين؟ من الوصف الخنس يعني التي تختفي ، خنس يعنى اختفى ، الجواري يعني بتجري ، الكنس التي ترجع الى كناسها اى حظائرها او مواضعها ، عشان كده فسروه بالبقر الوحشي مش البقر العادي لان البقر الوحشي ليه نفس الصفة دي .. اول ما بيشوف البني آدمين بيعمل ايه؟ بيجري على طول فهو يخنس بيختفي وبياخدها جري فهو جواري واستخبى يرجع للمواطن بتاعته اللي هو أصلاً في الغابة في الحتة بتاعته اللي هو ما حدش يأمن من البشر يجوا هنا ، فيكنس يذهب إلى موطنه أو المكان اللي بيأوي إليه..

تمشي مع البقر الوحشى تمشي صح، وتمشي مع النجوم؛ لأن النجوم خنس تختفي مجرد ما يظهر ضوء الشمس تختفي النجوم، وهي في الحقيقة أيضاً تجري والأرض بتلف حوالين نفسها فانت بتحس إن النجم بيلف ويرجع لنفس المكان تاني وكأن المكان ده مأواه، بالمعنى

إن الأرض هي بتلف فبتشوف دايماً النجم في نفس الحتة كل يوم يجي هنا وكأنه تحس إن هو لما اختفى راح أوى إلى مكان بس هو دوران الأرض اللي بيوحيلك بكده ، فالمعنى يمشي مع النجوم

طيب أنهي أولى بالتفسير إن أنا أفسر (الخنس الجواري الكنس) بالنجوم ولا أفسرها بالبقر الوحشي؟ هنا متقدرش ترجح طول ما أنت قاعد كده مش فاهم الآية بتقول ايه .. لكن لو مسكت السياق من الأول هتميل على طول لان التفسير اللي هو (النجوم) لأن الآيات أولها :- ﴿ إِذَا الشَّمسُ كُوِّرَت وَإِذَا النُّجومُ انكَدَرَت وَإِذَا الجِبالُ سُيِّرَت وَإِذَا العِشارُ عُطِّلَت ﴾ إذن كله على المظاهر الكونية الكبيرة دي. فلم ربنا يقول بعدها فلا اقسم بالخنس هيكون أليق بسياق الكلام ان هي متسقة مع بداية السورة فتكون اقرب الى تفسيرها بالكواكب والنجوم والكلام دا ..

خلينا مثلاً نأخذ المثال الثامن قصة موسى الكلا ربنا قال: ﴿ وَإِذْ قَالَ موسى لِقَوْمِهِ إِنَّ اللهِ عَامُرُكُم أَن تَذبَحوا بَقَرَةً قالوا أَتَتَّخِذُنا هُزُوًا قالَ أَعوذُ بِاللهِ أَن أَكونَ مِنَ الجاهِلينَ ﴾ [البقرة: ٢٧] هنا الكلام ده هتحس القصة دي مش مترتبه وموسى الكلا القصة أولها إن هو قال لهم ﴿ إِنَّ الله يَأْمُرُكُم أَن تَذبَحوا بَقَرَةً ﴾ ولا أولها ﴿ وَإِذْ قَتَلتُم نَفسًا فَادّارَأَتُم فيها ﴾ [البقرة: ٢٧] هو الأول حصل نفس اتقتلت فاحتاروا مين اللي قتلها وبعد كده ربنا قال لهم اذبحوا بقرة بعد كده عشان هيضربوا الميت ببعض لحمها فيقوم ويقول فلان قتلني والقصة دي.. يبقى هو مش أول حاجة قال لهم اذبحوا بقرة ، إنها أول حاجة قتلوا وإذ قتلتم نفسا ، وجود الآية دى تحس إن السياق هنا تحس إن هو مش متسق الخلل اللي في حاجة قتلوا وإذ قتلتم نفسا ، وجود الآية دى تحس إن السياق هنا تحس إن هو مش متسق الخلل اللي في الاتساق ده لازم يلفت انتباهك طب ليه ربنا مرتبش القصة بالترتيب الزمني العادي؟

ليه جاب الأول قصة البقرة قبل ما يقول القتل؟ رغم أن الترتيب الطبيعي يقول القتل ، فدي حتى تلفتك يعني حتى السياق مش لازم السياق يمشى بالترتيب ساعات السياق بيمشي بعكس الترتيب. وده يديك معنى كونه خالف أصلاً الترتيب دا يحسسك إن في معنى مراد من الموضوع دا ، ايه المقصود و فاكرين لما قلنا إن التقديم بيبقى ليه دلالة دايماً فاكرين لما قلنا دلالة الجملة مش كان في تقديم وتأخير ، دايماً لما أقدم شيء بيبقى مقصود بيان أهميته حتى في القصص ممكن قدم مشهد على مشهد وأخر مشهد على مشهد المؤخر ليس هو المقصود ، وانها المقصود المشهد دا

لأن أصلاً القصة هدفها بيان عناد اليهود، إعراض اليهود، مخالفة اليهود لأن أصلاً القصة هدفها بيان عناد اليهود المقصود إن أنا أبينه.

فجبنا المشهد بتاع الجدال الأول وبعد كده قلت لكم هي القصة بقى أولها ايه؟ .. هم قتلوا نفس والقصة فجبنا المشهد بتاع الجدال الأول وبعد كده وي عشان ما لفتتش انتباهك للقتل وأخليك تنصرف إلى قضية القتل تقعد تركز في الجزء دا وبعد كده تيجي في الآخر الجدال فتهملها فيجبلك الحته دي في الأول .

فده حصل في سورة الكهف مثلاً أنت ممكن تلاقي في سورة الكهف كده حاجة تلفت انتباهك قوله تعالى ﴿أَم حَسِبتَ أَنَّ أَصحابَ الكَهفِ وَالرَّقيمِ كانوا مِن آياتِنا عَجَبًا إِذ أَوَى الفِتيةُ إِلَى النَّهفِ فَقالُوا رَبَّنا آتِنا مِن لَدُنكَ رَحَمَةً وَهَيِّع لَنا مِن أَمرِنا رَشَدًا فَضَرَبنا عَلى آذانِهم فِي الكَهفِ سِنينَ الكَهفِ فَقالُوا رَبَّنا آتِنا مِن لَدُنكَ رَحَمَةً وَهَيِّع لَنا مِن أَمرِنا رَشَدًا فَضَرَبنا عَلى آذانِهم فِي الكَهفِ سِنينَ عَدَدًا ثُمَّ بَعَثناهُم لِنَعلَم أَيُّ الجِزبَينِ أَحصى لِما لَبِثُوا أَمَدًا ﴿ [الكهف: ٩-١٢] بعد كده قوله تعالى: ﴿ نَحُنُ نَقُصُ عَلَيكَ نَباً هُم بِالحَقِّ إِنَّهُم فِتيَةٌ آمَنُوا بِرَجِّهم وَزِدناهُم هُدًى ﴾ [الكهف: ١٣] وابتدت الحكاية من الأول تاني واتعادت الحتة دي وبعد كدا ربنا ﴿ ذكر ان هو بعثهم والكلام دا .

## ليه جبت البعث الأول لوحده ؟ وبعد كده عيدت القصة من الأول؟

لأن المقصود الأعظم من ذكر القصة هو (التأكيد على البعث) فذكر ربنا القصة مجملة وحط البعث. وثُمَّ بَعَثناهُم لِنَعلَمَ أَيُّ الجِزبَينِ أَحصى لِما لَبِثوا أَمَدًا ﴿ تعالى بقى نحكي لك القصة من الأول ﴿ نَحنُ نَقُصُّ عَلَيكَ نَبَأَهُم بِالْحَقِّ ﴾ وكأن في تقديم المشهد النهائي اللي هو بعثهم إرشاد الى التركيز على مقصود القصة وهو الاستدلال به على قدرة الله تعالى على البعث.

قوله تعالى مثلاً: ﴿الرَّحمنُ عَلَّمَ القُرآنَ خَلَقَ الإِنسانَ عَلَّمَهُ البَيانَ ﴾ [الرحمن: ١-٤] اختلفوا في معنى ﴿ البَيانَ ﴾ ناس قالوا: علمه البيان (علمه الخير والشر). أنهي أليق بالسياق ﴿الرَّحمنُ عَلَّمَ القُرآنَ خَلَقَ الإِنسانَ عَلَّمَهُ البَيانَ ﴾ هل الأليق بالسياق إن احنا نقول إن معنى البيان النطق ولا معنى البيان الخير والشر؟ النطق لان دا أنسب مع ذكر القرآن والكلام دا فبيقول لأن السياق سياق تعليم القرآن والقرآن يحتاج الى فصاحة ونطق وبيان و محارف وترتيل ومدود وغنن يعني له علاقه بالنطق اكثر من بيان الخير والشر.

شفت انت بقى قد ايه السياق بيديك ثراء وبيخليك حتى تفهم وايه اللي بيحصل هنا ايه اللي جاب دي هنا ودي مجتش هنا ، طب ممكن تستعمله في الترجيح بين كلام العلماء ممكن يحدد لك المعنى ، فانت تايه هو المعنى ده ايه المراد بيه ؟ حطه في السياق اه ده مراد بيه كذا فيخصص العام يقيد المطلق يبين مراد الله تعالى من الآية يبين لك ان هنا مش مراد المدح مراد الاستهزاء، حطها بس في السياق يبان معاك. فده المرحلة الخامسة أو السر الخامس.

#### السر السادس: فهم موضوع السوره

احنا معانا وقت ممكن ناخد السر السادس أو سهاها (المرحلة السادسة )ودي راقية جداً بيقول (فهم موضوع السورة)، خد بالك هو بيمشي معانا واحدة واحدة أخدنا

وكأنك قاعد تطلع واحدة واحدة وكل ما تطلع بره أكثر كل ما تزداد فهمك للمعانى. فاحنا دلوقتي هنطلع من السياق اللي هو كان الحاجات القريبة من الآية . الجملة اللي قبلها الجملة اللي بعده . الموضوع المحيط بها . دلوقتي هنطلع السورة بتتكلم عن ايه ، اللي ممكن السورة بتتكلم عن ايه دي؟ تخليني وانا ماشي مركز في المعنى دا والمعنى دا لما يبقى معايا بفهم احنا بنعمل ايه . .

أصل السورة بتتكلم عن كده ، احنا ما طلعناش بره الموضوع ، ما ده بيخدم الموضوع بس من الزاوية الزاوية دي، ودي بتخدم نفس الموضوع بس من الزاوية دي؛ فتبقى أنت مش تايه ايه اللي جاب دي هنا! قاعد تتكلم مثلاً على إثبات التوحيد ما تستغربش إن هي مرة واحدة تتكلم عن النعم ، سورة بتتكلم عن البعث زي ما قلنا هتلاقي مرة بتتكلم عن نبات ومرة بتتكلم تهديد مرة ترغيب مرة قصة كله بيخدم نفس المعنى. زي ما أخذنا في سوره النازعات .. فمعرفتك للمعنى السورة بتتكلم عن ايه بيخليك فاهم احنا بنعمل ايه ، بس الموضوع ده يحتاج إلى حذر! بمعنى يعنى ايه موضوع السورة ؟

## التفسير الموضوعي للسوره

اللي احنا بنسميه التفسير الموضوعي أو بيسموه فهم مقاصد السورة؟ علم مقاصد السور دا أو التفسير الموضوعي هل السلف كانوا بيصنفوا فيه أو ألفوا فيه؟ (لا) هل كان الاسم دا معروف عندهم كانوا مثلاً بيقولوا مقاصد السور أو كانوا بيقولوا التفسير الموضوعي؟ متلاقيش في كلام السلف الأوائل الموضوع دا بس تجدهم كانوا بيطبقوه عملي في كلامهم زي ما هنشوف .. بس هم مسموش اللي بيقولوه ده مقاصد السور أو ما سموش التفسير الموضوعي

زى السلف ما كانوش بيسموا مثلاً نحو ، بلاغة، أدب ، تجويد، كان عندهم علوم كده هي زي ما يسموها بالسليقة كده هم بيتكلموا بيها بطبيعتهم ما كانوش بيصنفوها ويخلوها قسم لوحدها كان ده شيء دارج عندهم ، زى علم أصول الفقه مثلا مكنش علم عند السلف اسمه أصول الفقه، أول من ألف أصول الفقه الإمام الشافعي. وقبل الإمام الشافعي كان فيه أصول فقه ؟ لا كان في أصول فقه بس مبثوثة في كلام السلف العادي ان وهما بيتكلموا بيقولوا الأصول دي، كانت الأمور دي علم وقر في صدورهم وكان من كتر ما هو مستقر فيهم مكانوش محتاجين إن هم يجمعوه او يؤلفوه كان دي لغة مشتركة كده مش محتاج إن احنا نقول نطلعها لوحدها انا وانت فاهمين.

فخلاص بنتكلم بالعلم من غير ما نصنف فيه لكن لما احتاج الناس يجمعوا بقى الكلام ده في كتاب بدأت المؤلفات بدأ يتألف في النحو بدأ يتألف في البلاغة لوحدها ،بدأ يتألف في قواعد التفسير ،قواعد الفقه أصول الفقه علوم مخترعوهاش الناس بس طلعوها من كلام السلف وكان زي ما قلنا السلف كانوا بلغوا منزلة من العلم مش محتاج إن هو يفرض مصنفات في حاجة زي كده دي حاجة

كلنا مستوعبينها مش هيجي واحد عربي أصيل يألف في النحو أنت بتتكلم في ايه؟! ده العادي بتاعنا ، انت زودتني ايه ؟ لما ألفتلي في النحو ، ده العادي فكان أهل العلم فيه علوم بالنسبة لهم كانت دارجة بينهم نحو البلاغة الأدب مكنش يحتاج يتكلف ان هو يألف فيها، وده بيفهمك ليه بعض العلوم تأخر التأليف فيها مش اللي ألفها اخترعها انها هو بس قدر يجمعها من كلام السلف فمن ذلك الكلام على التفسير الموضوعي تحس الموضوع ده كله جديد الكلام على مقاصد السور.

# س: هل السلف ما تكلموش في الموضوع ده؟

ج: اتكلموا فيه ، بس من غير ما يسموه التفسير الموضوعي ومسمهوش مقاصد السور ومألفوش فيه مصنفات، إنها الكلام ده جديد عادي زي أي علم جديد كان مبثوث في كلام السلف والخلف بس جمعوه وقدروا يرتبوه ويعنونوه ويعملوا عبارات سهلة يوصلوه لك بس ، كتر خيرهم بس محدش اخترع حاجة جديدة ممكن بيضيفوا بعد كده بس أساس العلم كان موجود عند السلف.

عشان كده لو بحثت في كلام السلف مش هتلاقي كلام عن التفسير الموضوعي بس في نص كلامهم تلاقي زي ما هنشوف دلوقتي الموضوع دا. بس طبعاً مع الكلام دا بيقول إن هم قدروا يتكلموا في الموضوع ده لقوة علمهم لكتاب الله تعالى عشان الموضوع دا زاد جرأة شوية بعض الناس من غير ما يحيط بالآيات أو يحيط بمعنى السورة ممكن يتسرع ويتجرأ على كتاب الله تعالى ويقول السورة دي بتتكلم في كذا وينهي الموضوع . وكأن يعني كلام سهل كدا ! فالكلام على المقاصد كلام ينبغي أن يكون بحذر لأن أنت بتوجهني في السورة كلها وده بيؤثر على فهمي للسورة .. فالكلمة دي إحساس

والكلمة دي هتأثر معايا دلوقتي في فهمي للسورة ممكن تأثر في فهمى للتفسير وممكن تأثر في الترجيح ، زي ما شوفنا إن مثلا نقول دي مناسبة لموضوع السورة فالأفضل المعنى كذا .

فمتتسرعش وتقول لي موضوع السورة قبل ما تبقى فاهم، وهنقول ازاي تضبط الكلام ده كهان شوية ،بس انا عايزك تبقى ماشي معايا هو بيقول إن السلف ما كانوش بيصنفوا الموضوع ده لان هم زي ما قلنا كان بيتكلموا بحذر، يقول من الأسباب إن الموضوع ده كان في جرأة في التفسير شوية، كان السلف بيتكلموا بحذر في الموضوع دا، وإن عادة السلف في التفسير زمان كانوا بيفسروا آيه آيه، او كلمة كلمة ،ودي كانت طريقتهم في العادة إنها التصنيف دا جاء متأخر عشان كده بيقول موضوع التفسير الموضوعي تاني ، خلينا نفتح موضوع تاني ونكمل ..

يعني ايه تفسير موضوعي؟ يعني ان المفسر العالم هيقول ان السورة دي مترابطة بالكامل ، وإنها تدور حول موضوع واحد أو عدة موضوعات خد بالك مش ضروري إن أنا أقول موضوع واحد .. محكن أقول إن السورة بتتكلم في كذا موضوع وده بيكثر في السور الكبيرة زي آل عمران ، زي البقرة ، زي النساء ممكن ما تقدرش تحدد لها موضوع واحد ممكن تقول السورة دي بتتكلم في موضوعين ثلاثة.. طيب معنى كده إن لازم كلامك دا إن كل الآيات دي مترابطة وإن الموضوع ده بيودي للموضوع ده بيودي للموضوع ده بيودي للموضوع ده وإن في ترابط بين جميع آيات السورة ، طالما إنت تكلمت إن هي بتتكلم في موضوع واحد .. هل السلف متفقين على الموضوع ده ؟ ايه هو الموضوع؟ إن لازم كل الآيات يكون لهم علاقة ببعض ولازم السور يبقى لهم علاقة ببعض ولازم إن السورة تنحصر في موضوع واحد أو بعض الموضوعات المحدودة ؟(لا) . الموضوع ده فيه تلت أقوال:

#### القول الاول: قول الامام الشوكاني

1) القول الأول: إن بعض العلماء أنكر هذا تماماً زي الامام الشوكاني رحمه الله تعالى. قول جماعة من المتأخرين منهم الإمام الشوكاني ، طبعاً الإمام الشوكاني كان بيشدد قوي في الموضوع ده شوية بيقول « ان كثيراً من المفسرين جاءوا بعلم متكلف وخاضوا في بحر لم يكلفوا سباحته واستغرقوا أوقاتهم في فن لا يعود عليهم بفائدة بل أوقعوا أنفسهم في التكلم بمحض الرأي المنهي عنه في الأمور المتعلقة بكتاب الله سبحانه وذلك أنهم أرادوا أن يذكروا المناسبة بين الآيات القرآنية المسرودة على هذا الترتيب الموجود في المصاحف فجاؤوا بتكلفات وتعسفات يتبرأ منها الإنصاف ويتنزه عنها كلام البلغاء فضلا عن كلام الرب سبحانه حتى فرضوا ذلك بالتصنيف وجعلوه المقصد الأهم من التأليف كها فعله البقاعي في تفسيره ومن تقدمه حسبها ذكر في خطبته ».

البقاعي بيقول مين سبقه في الموضوع ده؛ طبعا الإمام البقاعي هو إمام الموضوع دا وأكثر من انتصر لأن في مناسبات، يعني من أعظم مؤلفات اللي اتكلموا في المناسبات هو نظم الدرر في تناسب الآيات والسور بتاع الإمام البقاعي ، وده اللي هنقول ده القول التاني بس شوف الإمام الشوكاني بينكر على الإمام البقاعي أعظم من ألف في الباب دا؛ بس هنا واقفة مع الإمام الشوكاني .. هل الإمام الشوكاني؟ ما أنت لازم تركز في الكلام بينكر أصل الموضوع ولا بينكر التكلف فيه؟ عشان برضو منظلمش الامام الشوكاني ، لأن أصلاً مفيش حد من أهل العلم أنكر الموضوع ده إلا الإمام الشوكاني ، لا أعلم أحد من أهل العلم أنكر الموضوع ده إلا الإمام الشوكاني ، لا أعلم أحد من أهل العلم أنكر موضوع السورة إلا الإمام الشوكاني فده بيستفزك طب ليه الإمام الشوكاني مع نفسه كده،

يبقى لازم ما نتسرعش ونقول الإمام الشوكاني بينكر الموضوع من أصله لكن نحسن الظن بالامام الشوكاني انه انها ينكر المبالغة والتكلف، وده ظهر في كلامه هو بيقول جاؤوا بعلم متكلّف عيني بيقول تكلفوا فيه وفي كلامه بيقول جاؤوا بتكلفات وتعسفات ويدل على ذلك فطبعاً الإمام الشوكاني له تفسير مشهور اسمه (فتح القدير) الإمام الشوكاني نفسه في فتح القدير كان يأتي ببعض المناسبات بين الآيات وبين القصص في السورة ويذكر يقول مناسبة القصة دي كذا و كذا ومناسبة الآيه مع الآية دي كذا وكذا مناسبة السورة دي كذا وكذا كان بيذكر كده في فتح القدير اذاً الامام الشوكاني مش بينكر أصل الموضوع ان فيه ما بين السور تناسب وفي ما بين الآيات تناسب، وفي تناسب بين الآيات موضوع السورة لكن بينكر التكلف.

يعني ايه التكلف؟ احنا بنقول مقرين خلاص ، يبقى احنا اتفقنا مع الإمام الشوكاني إن الموضوع موجود إن في تناسب بين السور وفي تناسب بين الآيات وفي تناسب بين الآيات وموضوع السورة ، بس هل ببساطة أقدر أن أجيب التناسبات دي بين كل الآيات ؟ وعلاقة كل الآيات بالسورة ؟وعلاقة كل المقاطع ببعض؟ هذا ليس بالأمر السهل ، يقول هو الموضوع ده هو المقصد الأهم من التفسير!

إن أنا أقعد لازم أجيب العلاقة ولازم أقعد أشغل مخي لغاية مخترع علاقة ، هو بيقول فبعض الناس يعني مصمم إن هو يجيب العلاقة دي لدرجة إن هو تكلف وطلع بكلام يعني تحس إن هو متكلف شوية يعني لف لفة كبيرة قوي علشان يربط الآية دى بالآية دي بالموضوع بالسورة ، عايز يقول مكنش محتاجة كل دا يعني ، ربنا فتح عليك ولقيتها سالكة وواضحة قول ، ملقتش قول الله أعلم

وخلاص ، مفيش داعي تتكلف في الموضوع دا ، ودا القول اللي احنا هنقول القول الوسط كمثال ، بس أنا عايز أقول ايه ان احنا نقول لا شك إن في علاقة بين الآيات وبين السور.

لكن هل العلم دا أي حد كده يقدر يقول فيه ويقدر يجيب كل التناسبات؟

الأمر ليس بهذه السهولة.

لذلك ربنا ما كلفناش به والأمر دا مش هيفرق معايا قوي في العمل مش هيترتب عليه حلال أو حرام أو عقيدة لذلك هو أمر علم يعني بيفتح الله به على الناس ما فتح لك به يعني ولو وجدته سهل كده سالك فخض فيه إذا وجدته أشكل وصعب خلاص اسكت ينفعك إن تسكت مفيش داعي إن أنت تتكلف ، فالإمام الشوكاني نحيه إنه بينكر التعسف قوي والتكلف .

# القول الثاني: الإمام البقاعي

الناحية التانية الإمام البقاعي اللي هو أصلا الإمام الشوكاني أنكر عليه ، الإمام البقاعي هو رأس القول التاني يقول «ما من آية أو سورة إلا ولها موضوع خاص بها ومناسبة بينها وبين التي قبلها ». وهذا القول الذي نصره برهان الدين البقاعي المتوفى سنة ٨٥٨ ، شوف بقى التأليف تأخر ازاي ، تألف في القرن التاسع الهجري ، الكتاب اسمه ( نظم الدرر في تناسب الآيات والسور ) بيقول اختاره الإمام السيوطي ، الإمام السيوطي نصر الكلام دا ، الإمام البقاعي بقى ألف كتاب ضخم في الموضوع ده كبير و جاب تناسبات يعني لازم يعدي على أي آية لازم يجيب لك علاقتها بالآية دي والآية اللي قبليها والآية اللي بعدها لذلك بعض العلماء زي الشوكاني قال ان هو مصمم ان هو يجيب التناسبات كلها فأوقعه ذلك في التكلف دا القول التاني.

#### القول الثالث: الوسط

القول التالت بقى الوسط يعني ، بيقول « انه ما من سورة في الأغلب إلا ولها موضوع تدور عليه \_ولازم السورة تدور حول موضوعات كثيرة ايه المانع يعني السورة تدور حول موضوعات كثيرة ايه المانع يعني لكن غالبا غالبا بتجد السور خاصة السور اللي قصيرة السورة اللي فيها ربع ربعين تلاته... غالباً ممكن تلاقيها بتدور حول معنى واحد \_ ، وكذلك الآيات غالب الآيات مرتبطة ببعض ، فالآية في الأعم الأغلب تكون متصلة بها قبلها وما بعدها ولا يلزم أن يكون ذلك في كل آية وكل سورة فالوقوف عليه في كل آية وسورة متعذر ».

يعني صعب قوي إن أنا أقدر أقول لك كل آية علاقتها ايه باللي قبليها واللي بعديها وعلاقتها ايه بالسورة وعلاقتها ايه بالسورة اللي بعديها وكل سورة اقولك على علاقتها بالسورة اللي قبليها والسورة اللي بعدها وليه جات في الترتيب ده مش سهل انه ما من سورة في الأغلب إلا ولها موضوع تدور عليه ولازم السورة تدور حول موضوع واحد ممكن ميكونش واحد، تدور حول موضوعات كثيرة ايه المانع يعني لكن غالبا غالبا بتجد السور خاصة السور اللي قصيرة السورة اللي فيها ربع ربعين تلاته... غالباً ممكن تلاقيها بتدور حول معنى واحد، وكذلك الآيات غالب الآيات مرتبطة ببعض، فالآية في الأعم الأغلب تكون متصلة بها قبلها وما بعدها ولا يلزم أن يكون ذلك في كل آية وكل سورة فالوقوف عليه في كل آية وسورة متعذر، يعني صعب قوي إن أنا أقدر أقول لك كل آية علاقتها ايه باللي قبليها واللي بعديها وعلاقتها ايه بالسورة وعلاقتها ايه

بالسورة اللي قبليها وعلاقتها ايه بالسوره اللي بعديها وكل سورة اقولك على علاقتها بالسورة اللي قبليها والسورة اللي بعدها وليه جات في الترتيب ده مش سهل .

عشان كده بيقول القول الثالث (هو القول الأقرب) وقرره الزركشي في كتابه العظيم (البرهان في علوم القرآن) وهو مقتضى صنيع جماعة من المحقين يعني شوف كلام ابن تيمية وكلام ابن القيم والرازي والطار بن عاشور يجب ان هم خاضوا في الموضوع ده بس لم يجزموا إن كل السور نقدر نعمل فيها كده أو كل الآيات نقدر نعمل فيها ايه كده ،عشان كده بنقول هذا علمٌ شريف

"يعني خلاصة الكلام علم تناسب السور علمٌ شريف ينبغي احياؤه والاهتهام به والاعتناء به لكن دون تكلف فإذا ظهر لك فتكلم واذا لم يظهر لك فيكفيك أن تقول العلم عند الله لعل الله أن يفتح لنا فيها بعد في هذا الأمر ، وكثير جداً فعلاً يحصل هذا الأمر إن إنت تجد التناسب مغلق أنت مش فاهم التناسب بعد فترة من العلم والطلب والدعاء والتضرع الى الله تجد ربنا يفتح عليك وتفهم تقول سبحان الله ما كنتش فاهم التناسب ده فمش معنى إن إنت ما عرفتش انها مفيش عشان كده احنا بنقول ما تقولش مفيش تناسب وما تتكلفش وتحاول تجيب تناسب بالعافية ، اللي فتح لك تكلم فيه اللي ظهر لك تكلم فيه اللي ما ظهرش ليك اسكت وقل العلم عند الله لعل الله أن يفتح لنا فيها بعد أو ممكن تقول لعل الله فتح على غيري في هذا الأمر اسألوا غيري. خلاص يبقى الموضوع سلس مفيهوش تكلف ،،عشان كده بيقول بيستدل أن في تناسب ، ده لازم يكون موجود لأن ربنا قال: ﴿أَفَلا يَتَدَبّرونَ القُرآنَ وَلُو كانَ مِن عِندِ غَيرِ الله لَو بَخوا فيه اختِلافًا كثيرًا ﴾ [النساء: ٨٢]

طبعاً طالما مفيش اختلاف يبقى في اتفاق ، طالما في اتفاق يبقى لازم يكون في تناسب وروابط وعلاقات ، وإلا فأنا قعدت أضرب لك كلام ملوش علاقة ببعضه هتحس كلامي مش حكيم .. محمد جه وقعد شوية و اشترينا الساعة امبارح وبعد كده وسقطت السنة اللي فاتت ممكن كل جملة لوحدها جملة بليغة بس انت تقول ايه اللي انت بتقوله ده صح . . مفيش علاقة بين كلامك ببعض . فكلام رب العالمين أولى ان هو يكون محكم يوصل لبعضه ، متسق مع بعضه ، دي بتوصل لدي بتوصل لدي فلازم يكون في روابط طبعاً بين الآيات والسور ،لكن زي ما قلنا أتعامل ازاي ؟ بدون تكلف ما ظهر لك فتكلم فيه ما لم يظهر خلاص اسكت ويسعك إنك أنت تقول لا أدري أو تقول اسألوا غيري أو أنك أنت تدعي ربنا أن يفتح عليك في الموضوع دا ؛لذلك هو الموضوع ده زي ما قلنا مش مؤثر كبير قوي، تديك معنى زائد ، مش هيترتب عليها حلال وحرام ، لذلك علمها اذا أغلق لا يضر ، الأمة مش هتخسر حاجة جديدة قوي لو أغلق عليها بعض التناسبات ، فاذا فتحت تزداد أنت علم وتزداد تدبر والكلام ده فهمنا يا إخوانا ..

# أمثله على التفسير الموضوعي

#### ا. سورة الفاتحه

بيقول لنا أمثلة بقى سورة الفاتحة أمثلة من كلام السلف يعني الأمثلة اللي هيقولها دى ليثبت إن السلف تكلموا في الموضوع دا، زي ما قلنا مسمهوش تفسير الموضوعي، مسمهوش مقاصد السور، مصنفوش فيه حاجة ، بس في كلامهم تلاقيه ،بل النبي في نفسه ولما قال الفاتحة هي أم القرآن دا تفسير موضوعي أو مقصد سورة الفاتحة جمع كل موضوعات القرآن لذلك هي أعظم سورة على الاطلاق،

النبي على الفرآن) على الفاتحة هي السبع المثاني والقرآن العظيم ، ابن تيمية يقول وقد جاء مأثوراً عن الحسن البصري أن الله تعالى أنزل مائة كتاب يعني بيقول الفاتحة مش بتجمع مواضيع القرآن بس دي بتجمع مواضيع كل الكتب السهاوية

"إن الله أنزل مئة كتاب وأربعة كتب، جمع علمها في أربعة - يعني ربنا نزل كام كتاب؟ مية وأربعة مواضيعهم كلهم اللموا في كام كتاب في أربعة - وجمع علم الأربعة في القرآن وجمع علم القرآن في المفصل، المفصل اللي هو من أول القرآن وإنت نازل، وجمع علم المفصل ف أم القرآن ( الفاتحة)". ليه الفاتحة بتتكلم في ايه؟

بتتكلم في توحيد الرب جل في علاه

بتتكلم في الأسماء والصفات

بتتكلم في صفات الرب

بتتكلم في الدار الاخر

بتتكلم في العباده

بتتكلم في الاستعانه

بتتكلم في الصراط المستقيم والعلم والعمل

بتتكلم في صراط المغضوب عليهم اليهود اهتموا بالعلم وتركوا العمل

بتتكلم في صراط الضالين النصارى اللي تركوا العلم وبالتالي ايضاً تركوا العمل

هى بتتكلم في المقاصد العظمى للدين كله .. توحيد دار الآخرة الرسالة بتتكلم على الصراط المستقيم تحديده ايه هو ؟ وايه الصراط المخالفة؟ خلاص أنت عايز ايه تاني اكتر من كده يوضح لك ،، طبعاً كلام كتير في سورة الفاتحة بس هو زي ما قلت لك ان ده بنستدل به بس على أن السلف تكلموا بكده بل النبي على ذكر حاجات من كده ..

## ٢. سورة التوبة: مشهور جداً أن سورة التوبة تدور حول المنافقين

هذا يعني بدون تكلف دي باينة قوي باينة جداً عشان كده سفيان ابن عيينة كان يقول هذه السورة نزلت في المنافقين ، وسعيد ابن الزبير قال قلت لابن عباس سورة التوبة قال التوبة قال بل هي الفاضحة ما زالت تتنزل ومنهم ومنهم ومنهم حتى ظنوا انه لا يبقى منهم احد الا ذكر فيها . ﴿ وَمِنهُمُ اللَّذِينَ يُؤذُونَ النَّبِيّ وَيَقُولُونَ هُو أَذُنٌ قُل أُذُنُ خَيرٍ لَكُم يُؤمِنُ بِاللهِ وَيُؤمِنُ لِلمُؤمِنينَ وَرَحَمَةُ لِلَّذِينَ يُؤذُونَ النَّبِيّ وَيَقُولُونَ هُو أَذُنٌ قُل أَذُنُ خَيرٍ لَكُم يُؤمِنُ بِاللهِ وَيُؤمِنُ لِلمُؤمِنينَ وَرَحَمَةُ لِلَّذِينَ آمَنُوا مِنكُم وَالَّذِينَ يُؤذُونَ رَسُولَ الله لَهُم عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴾ [التوبة: ٢١]

# ٣. سورة (الأنفال) بتتكلم في غزوة بدر

بس يعني سهلة لذلك كانوا يسمونها سورة بدر، من أسهاء سورة الانفال سورة بدر

## ٤. سورة (النحل) كان السلف يسموها سورة النعم.

ظاهر جداً في سورة النحل كثرة الكلام على النعم ، قال ابن تيميه " سوره النحل تسمى سورة النعم " مش ده نوع من الكلام على المقاصد ، وكان قتادة يقول " سورة النحل سورة النعم " .

# ٥. سوره (طه) هي سورة الكتب المنزلة

لذلك ابن تيميه كان يقول (سوره طه مضمونها تخفيف أمر القرآن وما أنزل الله تعالى من كتبه فهى سوره كتبه وأما سوره مريم فسورة رسله ) يعني "سورة طه كان السلف يقول هذه سورة الكتب وسورة مريم سورة الرسل" ودا ماشية ورا بعض سورة طه بعديها سورة مريم . يقول لذلك علل لذلك فقال افتتحها الله تعالى يقول (ما أَنزَلنا عَلَيكَ القُرآنَ لِتَشقى الى قوله ﴿ تَنزيلًا بِمَّن خَلَقَ لللهُ فقال افتتحها الله تعالى يقول (ما أَنزَلنا عَلَيكَ القُرآنَ لِتَشقى الى ومناجته وتكليمه إياه ثم الأرضَ والسَّماواتِ العُلَى ﴾ إلى قوله ثم ذكر قصة موسى ونداء الله تعالى ومناجته وتكليمه إياه ثم قصة آدم لأنها أول النبوة : ﴿ طهما أَنزَلنا عَليكَ القُرآنَ لِتَشقى إلّا تَذكِرَةً لَمِن يَخشى تَنزيلًا بِمَّن خَلَقَ الأَرضَ وَالسَّماواتِ العُلَى ﴾ [طه: ١] ﴿ وَهَل أَتاكَ حَديثُ موسى ﴾ [طه: ١] ﴿ وَلَقَد عَمِدنا إلى آدَمَ مِن قَبلُ فَنَسِيَ وَلَم نَجِد لَهُ عَزمًا ﴾ [طه: ١١٥]

# 7. وبعد كده بيتكلموا عن سورة مريم أنها (سورة الرسل والأنبياء)

والبعض يقول سورة مريم موضوعها الرحمة ، رحمة الله تعالى لأوليائه .. جابوها منين؟ قالوا ان اسم الرحمن ذكر فيها ١٢ مرة ولم يأتي في القرآن اسم الرحمن ١٢ امرة في أي سورة رغم أن سورة مريم ليست بالسورة الطويلة تلت أرباع تقريباً ، ذكر فيها الرحمن ١٢ مره ده بيخليك تميل ان أكيد السورة بتتكلم على رحمة الله بأوليائه ، ذكر فيها ﴿ فِكُرُ رَحَمَتِ رَبِّكَ عَبدَهُ زَكِرِيّا ﴾ [مريم: ٢]كإن الكلام بيقول إن السوره بتتكلم عن ذكر رحمة ..

٧. بعد كده بيقول مثلاً سورة العنكبوت مشهور قوي بين السلف ان سورة العنكبوت هي (سورة الابتلاء)

هي أولها ﴿أَحَسِبَ النَّاسُ أَن يُترَكُوا أَن يَقولُوا آمَنّا وَهُم لا يُفتَنُونَ ﴾أحيانا انت بتعرف مقصد السورة من أول آية ، عايز تعرف مقصد السورة اقرأ أولها واقرأ آخرها وحاول كده تستنبط الموضوع عن ايه وبعد كده ركز السورة ذهبت ايه أحيانا بتقدر تستنتجه ، زي ما قلنا ذكر رحمت ربك عبده زكريا رحمة تيجي تدور تلاقي الرحمن اتذكرت ١٢ مرة دا يأيد ان هي بتتكلم عن كده

- سورة (العنكبوت) أول حاجة: ﴿أَحَسِبَ النّاسُ أَن يُترَكُوا أَن يَقُولُوا آمَنّا وَهُم لا يُفتَنُونَ
   وَلَقَد فَتَنّا الَّذينَ مِن قَبلِهِم فَلَيَعلَمَنَّ اللهُ اللّهُ الّذينَ صَدَقُوا وَلَيَعلَمَنَّ الكاذِبينَ ﴾ [العنكبوت:
   ٣] بتتكلم عن الفتنة والابتلاء
- وبعد كده تيجي بعد كام آية : ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يَقُولُ آمَنّا بِاللهِ قَإِذَا أُوذِيَ فِي اللهِ جَعَلَ فِتنة النَّاسِ كَعَذَابِ اللهِ وَلَئِن جَاءَ نَصرٌ مِن رَبِّكَ لَيَقُولُنَّ إِنّا كُنّا مَعَكُم أُولَيسَ اللهُ بِأَعلَمَ بِهَا فِي صُدورِ العالمَينَ ﴾ [العنكبوت: ١٠] ثم فتنه ابراهيم الله مع قومه ، أي قصص تؤيد موضوع الابتلاء والفتنة خاصه إنها انتهت ب : ﴿ وَالَّذِينَ جَاهَدُوا فِينَا لَنَهَدِينَا هُم سُبُلَنَا وَإِنَّ اللهُ لَعَ اللَّهِينَ ﴾ [العنكبوت: ٢٩] ابتلاءات وإنت بتجاهد نفسك .

- ٨. بيقول سورة (ص) سورة الخصومات
- ٩. سوره (الصف) سوره الجهاد، هذا ظاهر فكل السوره تتكلم عن الجهاد ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنوا لَمُ تَقُولُونَ مَا لا تَفْعَلُونَ كَبُرُ مَقتًا عِندَ اللهِ أَن تَقُولُوا ما لا تَفْعَلُونَ إِنَّ اللهِ عَيْدًا اللهِ أَن تَقُولُوا ما لا تَفْعَلُونَ إِنَّ اللهِ عَيْدًا اللهِ عَن اللهِ عَنْ اللهِ اللهِ عَنْ اللهِ اللهِ عَنْ اللهِ اللهِ عَنْ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُونُوا أَنْصَارَ اللهِ كَمَا قَالَ عَيسَى ابنُ مَرِيَمَ لِلحَوارِيِّينَ مَن أَنصاري إِلَى اللهِ قَالَ اللهُ اللهِ قَالَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ ا

١٠. سورة (التكوير) بتتكلم على القيامة (الانشقاق) (الانفطار) القيامة

وده بيفسرلك ليه النبي على قال ﴿ شيبتني هود واخواتها ﴾ . هي بتتكلم كلها على مشاهد القيامة.

١١. سورة (الليل) قال ابن عباس نزلت في السماحه والبخل

﴿ فَأَمَّا مَن أَعطى وَاتَّقى وَصَدَّقَ بِالْحُسنى فَسَنْيَسِّرُهُ لِليُسرى وَأَمَّا مَن بَخِلَ وَاستَغنى وَكَذَّبَ بِالْحُسنى فَسَنْيَسِّرُهُ لِلعُسرى ﴾ [الليل: ٥-١٠]

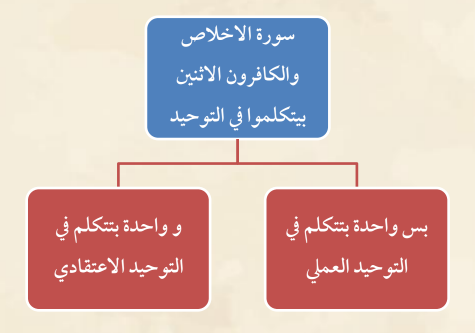
وفى الآخر: ﴿ وَسَيْجَنَّبُهَا الْأَتقَى الَّذِي يُؤْتِي مَالَهُ يَتَزَكَّى وَمَا لِأَحَدٍ عِندَهُ مِن نِعمَةٍ تُجزى إِلَّا البَيْعَاءَ وَجِهِ رَبِّهِ الْأَعلى ﴾ [الليل: ١٧-٢٠]

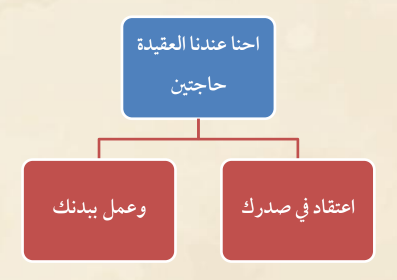
#### ١٢. (الكافرون)و(الإخلاص) بيتكلموا في التوحيد الاتنين

﴿ قُل يا أَيُّهَا الكافِرونَ لا أَعبُدُ ما تَعبُدونَ وَلا أَنتُم عابِدونَ ما أَعبُدُ وَلا أَنا عابِدُ ما عَبَدتُم وَلا أَنتُم عابِدونَ ما أَعبُدُ وَلا أَنا عابِدُ ما عَبَدتُم وَلا أَنتُم عابِدونَ ما أَعبُدُ لَكُم دينُكُم وَلِيَ دينِ ﴾ [الكافرون: ١-٦]

﴿ قُل هُوَ اللهُ أَحَدُ اللهُ الصَّمَدُ لَم يَلِد وَلَم يولَد وَلَم يَكُن لَهُ كُفُوًا أَحَدٌ ﴾ [الإخلاص: ١-٤] بيتكلموا في التوحيد الاتنين الكافرون مع الإخلاص في ارتباط ما بينهم داياً تلاقي

- في سنة المغرب تقرأ في الركعة الأولى الكافرون ،التانية الإخلاص
  - سنة الفجر تقرأ في الركعة الأولى الكافرون والتانيه الإخلاص
- السنة اللي بعد الطواف تقرأ في الركعة الأولى الكافرون التانية الإخلاص.
   الله اي علاقة الكافرون بالإخلاص؟





ايه اللي الإعتقاد ف صدرى أعتقد أن الله واحد ، أعتقد انه لم يلد لم يولد ، أعتقد إن هو الوحيد الذى يقصد عند الحوائج، لا يدعي غيره ، لا يعبد غيره ، لا يذبح لغيره ، الله الصمد ده اعتقاد كل ده جوة صدرى ، طيب بعد كل الاعتقاد ده سجدت لغيره يبقى أنا كل ده أفسدته يبقى لازم الاعتقاد ده يتحول لعمل ، لما ييجي واحد يقول لك طبعاً ده ربنا و يجي يدعي يقول يا سيدي مدد سيدي فلان !!! الله انت جوه حاجة وبرة حاجة ، يبقى لازم يتسق جوا مع برة ، الاعتقاد الخبري الداخلي مع العملي ، إن أنا أشوفك فعلاً لا تدعو إلا الله ، لا تطوف إلا بيت الله ، لا تسجد إلا لله .

- سورة الإخلاص تتكلم عن الاعتقاء التوحيد الداخلي الباطني اللي في صدرك ده
  - وسورة الكافرون تتكلم عن التوحيد العملي،

لا أعبد يعني مش هسجد لغير الله مش هسجد للصنم مش هدعي الصنم .. يبقى سورة الكافرون بتتكلم عن التوحيد الاعتقادي الخبري ، هم بيكملوا بتتكلم عن التوحيد الاعتقادي الخبري ، هم بيكملوا بعض عشان كده في ارتباط ما بينهم في الصلاة نفسها . حتى في الوتر تقرأ الكافرون بعد كده الركعة اللي بعدها تقرأ الإخلاص.

١٣ . سورة (الفلق) تتكلم عن الشرور الخارجية وسورة الناس بتتكلم عن الشرور الشرور الداخلية .

﴿ قُل أَعوذُ بِرَبِّ الفَلَقِ مِن شَرِّ ما خَلَقَ وَمِن شَرِّ غاسِقٍ إِذا وَقَبَ وَمِن شَرِّ النَّفَّاتاتِ فِي العُقَدِ وَمِن شَرِّ حاسِدٍ إِذا حَسَدَ ﴾ [الفلق: ١-٥]

**﴿الفلق ﴾**: من شر ما خلق ومن شرور الليل اللصوص والحشرات والذئاب أي حاجة بتطلع عقارب **﴿ شر النفاثات في العقد ﴾** :السواحر اللي بيعملوا عقد وبتاع بتتكلم عن حاجات برة كلها ، برة عنك شرور الليل السواحر الناس اللي بتحسد كلها حاجات برة ، قال لك لذلك تناسب في أولها استعاذ برب الفلق من شر ما خلق فتناسب حتى وصفنا ربنا هنا بان هو رب المخلوقات لأن احنا بنتكلم عن الشرور الخارجية.

﴿ قُل أَعوذُ بِرَبِّ النَّاسِ مَلِكِ النَّاسِ إِلهِ النَّاسِ مِن شَرِّ الوَسواسِ الخَنَّاسِ الَّذي يُوَسوِسُ في صُدورِ النَّاسِ مِنَ الجِنَّةِ وَالنَّاسِ ﴾ [الناس: ١-٦]

سورة الناس: ﴿الوَسواسِ الخَنّاسِ﴾ تتكلم عن الشرور كلها الداخلية الوسواس النفس الشيطان صدور الناس بتتكلم عن الشر اللي بيجي لك من جوة ، فناسب إن في الأول تستعيذ برب الإنسان دا وما فيه وما في داخله الذي يملكه ويملك ما فيه ويعلم ما فيه قل أعوذ برب الناس ملك الناس إله الناس، حتى فهمك لموضوع السورة يفهمك ليه دول جم ورا بعض وليه الفلق والناس مثلاً لما النبي عليه الصلاة والسلام نزلت عليه قالك اكتفى بها وليه نقرأها كتير قوي فخواتيم الصلاة ، الأذكار الصباح والمساء ، وقبل النوم ، ومش عارف ايه ليه؟ لأن دي بتخلص كل حاجة هو الشرور هتجيلك

منين يا من برة يا من جوة !! سورة الفلق تخلص لك الشرور اللي من برة وبتستعيذ استعاذة تمام من الأول ، سورة الناس تخلص لك الشرور اللي من جوة واستعاذه مناسبة للشرور الداخلية .انت بتتبسط كده صح أنا فاهم أنا بعمل ايه اللي جاب الكافرون مع الإخلاص فهمت انا دلوقتي التفسير الموضوعي ، ايه اللي جاب الفلق مع الناس ليه دائها فلق والناس بالذات؟ التفسير الموضوعي يفهمك .. الدنيا بتنور معاك تزداد تدبر وتزداد عمل

#### كيف نعرف مقصود السوره؟

آخر حاجة بيقولهالنا ازاي نعرف مقصود السورة

قال تلت طرق:-

١) ان يكون السلف قالوا الموضوع ده خلاص الموضوع خلص إن أنت تجيبها من كلام السلف ، قالوا
 سورة النحل سورة النعم خلاص عرفناها من السلف .

٢) او يكون الموضوع ظاهر أوي حتى لو مكنش السلف اتكلموا فيه زي ما قلنا مثلاً سورة الانشقاق سوره القيامة ، الإنفطار قيامة باينة قوي يعني مش محتاجة السلف حتى يقولوا باين قوي أن يكون المعنى ظاهر فدي ممكن تقول بسرعة فيها عادي لان هي باينة قوي سورة الإخلاص سورة التوحيد باين قوي مش محتاج حد يقولها فإما السلف قالوا او يكون معنى ظاهر جداً

٣) أو التالتة بقى دي مش أي حد بقى الاستقراء ، يعني ايه الاستقراء قال لك إن أنت تمسك السورة وتغوص فيها وتمسك آيه آية تفهمها وتحاول تدرك المعاني وتستقرئ ، إن أنت تمر على الآيه كلمة كلمة

تفهم كل حاجة وبعد كدا تحاول بها عندك من العلم مش أي حد جاهل ده لازم واحد أصولي واحد فقيه واحد مفسر واحد تقيل يطلع في الآخر يقول السورة دي والله أعلم تتكلم عن كذا، فدي مش لأي حد بقى فإما أن أنت تاخد من كلام السلف على الجاهز أو السورة تبقى باينة قوي أو ربنا كرمك بقى بقيت من الناس التقيلة قوي المفسرين وبتقدر تعمل استقراء لكل الآيات يمكن لو إنت معاك أدوات الاجتهاد ممكن تتجرأ وتتكلم وتقول تناسب كذا من الآيه دي والآية دي ،بين السورة دي والسورة دي ، دي جت قبل دي عشان كده ، لكن معندكش علم متتسرعش لأن دا كلام يراد به مراد الله يعني متتسرعش في الموضوع دا إلا أن يكون لك سلف أو إن إنت تكون عندك أدوات اجتهادية تقدر تتكلم في الموضوع ده.

النهاردة الحمد خلصنا المرحلة الخامسة و السادسة نسأل الله سبحانه وتعالى أن يتقبل منا ومنكم صالح الأعمال جزاكم الله خيراً والحمد لله رب العالمين.